
「在這本研討成聖的書中，一位滿有智慧的人向我們顯示，在基督

裏的恩典及在基督徒生活中的聖潔喜樂，是如何地超過我們眾人所

能想像的。你是否歡喜看到一個完全合乎聖經和改革宗信仰的論

證，表明出三一真神如何藉著祂那充滿愛的話語和作為來改變人的

生命？如果是的，你就應該好好地研讀並消化這本書的內容。」

～巴刻（J. I. Packer，加拿大維真神學院教授）

「當一本關於聖潔的書把重點放在『喜樂』上的時候，我們不應

當以為希奇，因為神給祂的聖潔受造者──亞當和夏娃──最大的

冠冕，就是把他們放在『伊甸園』中，而這個詞的原意就是『喜 

樂』！柴培爾博士說得很清楚，惟有在敬虔的基督徒生命中，我們

的心靈才能得到喜樂；當然，喜樂也是恩典這個禮物所要帶給我們

的內涵。這真是一本研究『聖潔之美』既學術又實用的書！」

～甘雅各（D. James Kennedy，前珊瑚脊長老教會主任牧師）

「這真是一本偉大的書！一本必備的書！一本能夠改變生命的書！

神的子民不渴望聖潔，不是因為把福音實踐得太好……而是因為把

福音實踐得不夠好！我已經為能夠出現這類的書禱告許久，現在我

熱切地將它推薦給你，如果你不研讀它，一定會後悔！」

～司提夫．布朗（Steve Brown，改革宗神學院講道學教授）

「柴培爾博士帶著外科醫生的技術，和孩童般的喜樂，邀請我們走

▎推薦與介紹 ▎

v	 推薦與介紹

Recommendation.indd   5 9/30/2014   12:21:42 PM



vi
進神恩典的花園。感謝作者和出版社為我們帶來這本精品。」

～陸可鐸（Max Lucado，知名牧師及作家）

「恩典──我們可以用一堆的詞彙來形容它、歌頌它，但如果真要

說實話，我們基督徒卻有一種執拗的傾向是拒絕相信它，不然就是

被它的涵意所絆倒。在本書中，柴培爾就是要來幫助我們正確地認

識它。他以淺白的文字、仔細的講解，和實際的應用，將聖經的教

導表明出來；雖然有時他將恩典的福音說得很正確，但卻可能會讓

有些人覺得難以接受，因為它會讓律法主義者窒息，讓放縱者的喉

嚨發燒，然而如果你好好消化它，它就會改變你的生命！」

～傅格森（Sinclair B. Ferguson，前蘇格蘭格拉斯哥聖喬治創教會
主任牧師）

「這本書討論到，在成聖的過程中，我們的責任和神的供應二者之

間的張力。作者柴培爾引導我們檢視這些張力，並且他一再地向我

們保證，神的恩典和憐憫不僅能保障我們與祂的關係，也能夠提供

我們事奉祂的動機和力量。在每一章末了的『思考和討論問題』，

是為了幫助我們更深入地了解這些真理，好讓我們在事奉祂的時候

能夠知道，神必定會供應我們得祂喜悅所需的一切。恩典是一個我

們永聽不厭的題目，而這本書再一次以其清新的方式提醒了我們這

一點。」

～蘿絲‧米勒（Rose Marie Miller，《邁向自由》一書的作者）

「這是一本讓人很喜樂的書，充滿合理並實際的神學與應用。它不

是那類的書──會滿足某些坐在椅子上空想摩西之約究竟與新約有

什麼關係的神學家，但是它能夠教導基督徒如何地生活──把目標

Recommendation.indd   6 9/30/2014   12:21:42 PM



vii	 推薦與介紹

放在聖潔上，並在其中喜樂；回應神的恩典，並為此感恩；避免無

數的陷阱，並學習討神喜悅。」

～卡森（D. A. Carson，三一福音神學院新約研究教授）

「清教徒牧師薛伯斯（Richard  Sibbes）曾被人譽為『屬天的薛醫

生』，部分原因是他能夠將神全權的恩典，清晰地傳講給那些在靈

命上軟弱、生病及受傷的人。同樣地，柴培爾博士也是一位『屬天

的復健師』，因為他在本書中以改革宗的成聖觀點，很仔細地教導

那些因神學錯誤而導致軟弱和受傷的教會，使他們得以恢復和得到

醫治。這本書能幫助疲乏的天路客更為聖潔。」

～諾文森（Joe Novenson，美國田納西州瞭望山長老教會主任牧師）

「歷史上之新教（基督教）的教義認為，我們不僅是因信稱義，也

是因信成聖，二者都不是靠自己的行為。然而雖然我們嘴上都會這

樣說，但鮮少有傳道人和基督徒知道這個以恩典為基礎的成聖是怎

麼運作的。柴培爾的這本書就是討論這個重要的課題，它很大眾

化、很實用，但也注意到神學上的正確性──神恩典的接納是我們

在聖潔上成長的動力和指引。這是一本很棒的書，也是一本極合時

宜的書。」

～提姆‧凱樂（Tim Keller，紐約救主長老教會主任牧師）

「這本合乎聖經和神學的書，介紹了以恩典為根基的敬虔──它也

能夠作為修正法利賽主義的指引。柴培爾有一種特別的能力，就是

他教導聖經時能使人的心得到更新。這本書能夠幫助你以神看你的

角度來看你自己，因此你就能以祂所喜悅的方式來事奉祂。」

～菲利普‧萊肯（Philip Graham Ryken，費城第十長老教會主任牧師）

Recommendation.indd   7 9/30/2014   12:21:42 PM



viii
「這本書將何謂真正在神恩典中成長的意義，呈現地相當清楚，並

且也有詳細的聖經解說。柴培爾是以基督為中心，而不是以現代的

恩典運動來回應較早的律法主義。教會界需要這本書，一方面能夠

糾正錯誤，另一方面也能夠引導人更有信心地走上過去已證明為正

確的道路。」

～約翰‧阿姆斯壯（John Armstrong，改革與復興事工主任）

「柴培爾牧師的這本傑作證明出，活潑有力地宣告神恩典的福音，

不僅合乎神要求我們過聖潔生活的呼召，並且它也是使基督徒有力

量活出那呼召的惟一有效方法。我個人非常受惠於作者仔細地以經

文作為每一章教導的基礎，我也禱告求神能藉著他的影響力，賜給

我們懂得傳講神恩典的整個世代的牧師。」

～史帝夫‧司默曼（Steve Smallman，美國長老教會牧師）

「在今日的信徒中，對神的恩典在成聖過程上的角色了解得太少。

柴培爾藉著仔細的解經和有力的例證，巧妙地從聖經的亮光中回答

這個棘手的問題。我大力推薦這本書！」

～畢哲思（Jerry Bridge，前導航會事務部副主席）

Recommendation.indd   8 9/30/2014   12:21:43 PM



與基督聯合的生命 

第 2 章

加拉太書 2: 15–3: 3



58

華
特‧馬歇爾牧師（Walte Marshall）沉痛地寫下這

些話：「願神賜福給我所發現達到聖潔的有效方

法，由此能救拔一些人，使他們不至於扼殺了自己……

使他們在遵行祂誡命的道路上奔走時，能充滿著極大的歡

欣、喜樂與感恩。」在他教會中的人非常絕望，覺得自己

永遠不可能達到所渴望的、在屬靈上的成熟與得勝。雖然

他們不斷地在聖潔上努力，卻仍舊感到自己無法掙脫有罪

的習慣和思想模式；當他們想到多年來為此所作的爭戰、

禱告，以及為罪的憂傷，似乎都無法使自己脫離罪的綑

綁，他們就愈發感到沉重與絕望。罪仍然攪擾著他們的生

活，也使得他們的心靈充滿重擔。

馬歇爾牧師所牧養和關注的這群人，認為自己永遠無

法脫離那些敗壞的喜好與習慣，因此覺得自己在屬靈上是

毫無盼望的人。這些無助的心靈發現，沒有任何信仰上的

作法或是個人的操練，能夠幫助他們勝過罪，而他們又

是多麼地渴望能夠勝過罪啊！他們切望能夠成為聖經所要

求、也是自己心中所願意的人，然而他們總是一再地失

Holiness-by-Grace.indb   58 9/30/2014   12:23:41 PM



59	 第2章  與基督聯合的生命

敗，使得他們幾乎無法承受這種靈裏的折磨。難道這個問

題真的沒有解答嗎？難道聖潔真的是一個無解的奧祕嗎？

這位十七世紀的牧師，心中充滿了對信徒的愛，他在《福

音中成聖的奧祕》（The Gospel Mystery of Sanctification）一

書中提出了這個問題的答案。他在這本經典之作中，說明

了自己為何必須寫這本關於成聖的書，以及當神的兒女真

正明白聖經所提出、能夠幫助他們在信心上成長的方法之

後，會得到什麼益處：

「有一些﹝為了達到個人的聖潔﹞比較無知的激進者，

以禁食及其他禁慾的方法，不人道地刻苦折磨自己的身體，

想要除去他們的慾望。然而，當他們發現自己的慾望仍然很

頑強時，他們就陷入絕望之中；又因為從良心控告而來的驚

懼，驅使他們想要解決掉自己……願神賜福給我所發現達到

聖潔的有效方法，由此能救拔他們一些人，使他們不至於扼

殺了自己……﹝此外，我禱告﹞神也會藉此擴展並開啟多人

的心懷，使他們在遵行祂誡命的道路上奔走時，能充滿著極

大的歡欣、喜樂與感恩。」（註1）

馬歇爾牧師所關心的，是那些對自己靈裏的綑綁感到

很絕望的人；他們自我苦待，甚至想要結束自己的生命，

好能與罪隔絕。馬歇爾牧師自己非常了解這種掙扎─他

多年以來也像我們許多人一樣，認為自己必須先累積了

Holiness-by-Grace.indb   59 9/30/2014   12:23:41 PM



60
足夠多的善行，然後才能祈求神的祝福；他也曾經想要靠

自己的義來尋得與神和好的平安，但因著人性原本的不完

美，他反而備受折磨。

主題經文
加拉太書2: 15－3: 3

我們這生來的猶太人，不是外邦的罪人，既知道人稱義，

不是因行律法，乃是因信耶穌基督；連我們也信了基督耶穌，

使我們因信基督稱義，不因行律法稱義，因為凡有血氣的，沒

有一人因行律法稱義。

我們若求在基督裏稱義，卻仍舊是罪人，難道基督是叫人

犯罪的麼？斷乎不是！我素來所拆毀的，若重新建造，這就證

明自己是犯罪的人。我因律法，就向律法死了，叫我可以向神

活著。我已經與基督同釘十字架，現在活著的，不再是我，乃

是基督在我裏面活著。並且我如今在肉身活著，是因信神的兒

子而活，他是愛我，為我捨己。我不廢掉神的恩，義若是藉著

律法得的，基督就是徒然死了！

無知的加拉太人哪！耶穌基督釘十字架已經活畫在你們

眼前，誰又迷惑了你們呢？我只要問你們這一件：你們受了聖

靈，是因行律法呢？是因聽信福音呢？你們既靠聖靈入門，如

今還靠肉身成全麼？你們是這樣的無知麼？

Holiness-by-Grace.indb   60 9/30/2014   12:23:41 PM



61	 第2章  與基督聯合的生命

1. 絕望的原因

我們許多人都經歷過馬歇爾牧師所說的那種折磨。若

是我們所屬的教會忠實地教導神的真理與標準，我們都會

渴望過一個聖潔的生活，但我們也都完全知道，自己沒有

活出神或我們所期望的樣式。教會所不斷教導的聖潔道

理，以及別人的敬虔典範，原本的目的是要鼓勵我們，但

是它們反而成為定罪與譴責的明鏡，清楚地反映出我們仍

在罪的綑綁之中，也提醒我們自己在信仰上的表現還達不

到我們所期望的成熟度。因此之故，敬虔的教導反而引至

絕望。

我們應當如何鼓勵追求敬虔，而不至於使自己失去馬

歇爾牧師所提及、也是我們心中所渴望之聖潔的喜樂呢？

馬歇爾牧師以使徒保羅在加拉太書所提出的真理來回答這

個問題。保羅在這裏挑戰加拉太教會中的宗教激進份子，

因為他們認為我們在神面前的地位，乃是取決於我們以身

體和對身體所做的事。他們顯然說服了不成熟的信徒，也

說服了成熟的信徒（甚至一度也包括彼得在內），使他們

認為信徒要靠他們所做的事──在聖潔上的表現與奉獻的

程度──來得到神的接納，但保羅在此提醒每一個人，要

思想他們當初以喜樂所接受的福音到底是什麼──「因信

基督稱義，不因行律法稱義，因為凡有血氣的，沒有一人

因行律法稱義。」（加2: 16）

Holiness-by-Grace.indb   61 9/30/2014   12:23:42 PM



62
2. 盼望的原因

保羅以激動的語氣說道，雖然公義的行為會為我們帶

來個人的福祉，並且也是神所要求的，但是神能直接賜給

我們在祂面前的公義地位，而不需要我們先具備這些好行

為，這完全是因為基督為我們所成就的公義。聖經設立的

標準是為了我們的益處，而不是用來界定或是建立我們與

神的關係，正如父母也不是以他們的規定來建立他們與孩

子之間的關係；規定乃是愛的表達，而不是建立愛的關係

之基礎。

我們與神的聯合，並非基於我們的好行為，而是基於

我們相信祂在基督裏為我們所做的；甚至連這個相信的信

心也不是我們所做的功德，而是神恩典所賜下的禮物。由

此我們可以確信，我們與神的關係並不繫於我們人這一方

面的表現或是決心（弗2: 8-9）；我們若要從罪的綑綁與

重擔中得到解脫，並得到喜樂─基督徒生命的力量來

源─我們就必須相信，要與神有一個正確的關係（在神

面前能被稱義），完全是要靠著與基督的聯合。

然而，這個聯合的本質是什麼？它如何能使我們在敬

虔上長進？保羅在加拉太書中說，我們是因著信而在基督

的死和基督的生上與祂聯合，他並由此說明，神能使我們

愈來愈按著祂的心意而生活，並且從罪的纏擾中脫離出

來。這個在內心與行為上愈來愈像基督的過程，神學家們

Holiness-by-Grace.indb   62 9/30/2014   12:23:42 PM



63	 第2章  與基督聯合的生命

稱為「成聖」（sanctification）。成聖是神的恩典在我們

裏面的工作，使我們能得著耶穌的福祉與能力，進而能勝

過重壓我們內心的罪惡（註2）。

我們與基督的死聯合

保羅以自己為例而說到所有信徒的情況：「我已經與

基督同釘十字架。」（加2: 20）他這句話的意義源自於前

面一句話：「我因律法，就向律法死了，叫我可以向神活

著。」（加2: 19）保羅將神在舊約所頒布的一切道德公義

標準，總稱為「律法」；雖然律法的要求是良善的，但是

沒有人可以完全達到，因此保羅說，我無法藉由人的行為

表現而得以來到聖潔的神面前。就著使我與神聯合這一點

而言，律法是一條死路。保羅又說，所以他向律法死了；

他完全不寄望律法可以為他帶來屬靈的生命。

保羅必須到神那裏另外尋找一條屬靈生命的出路。他

將這條新道路的本質，以及為何要有這條新道路的原因，

都清楚地解釋在加拉太書2: 15-16中：「我們這生來的猶太

人，不是外邦的罪人，既知道人稱義，不是因行律法，乃

是因信耶穌基督；連我們也信了基督耶穌，使我們因信基

督稱義，不因行律法稱義，因為凡有血氣的，沒有一人因

Holiness-by-Grace.indb   63 9/30/2014   12:23:42 PM



64
行律法稱義。」

這是一個令人驚異的神學啟示，出自於保羅這位猶太

人，而他的先祖兩千年來也一直竭力地遵循著摩西的律

法。保羅說，律法啟示了人與神聯合所必須要有的聖潔，

並且也由此顯出人不可能靠著有限的努力來尋見神；因

此，律法藉著所提出的完美標準，就表明了它不能成為拯

救墮落之人類的生命線，同時它也指出我們需要有另一個

得著生命的方法。保羅說，那個方法就是信靠基督。

保羅這幾句簡短的關於律法的話，好似從聖經歷史的

清泉中汲取出的真理活水，滋潤了加拉太信徒；這些信徒

的嘴唇乾裂，因為他們不斷地懇求神，要神因著他們手所

做的工而愛他們。保羅表明，摩西所傳的律法是要「引我

們到基督那裏」（加3: 24）；關於這一點，他後來還會有

更清楚的說明。我們從一開始就應當明瞭，我們能夠與神

有一個正確的關係（被神稱義），乃是因著信靠基督所做

的，而不是信靠自己所做的。

1. 自我的死去

這些真理對現今的基督徒是耳熟能詳的，但是保羅說

的方式仍然會讓我們感到新奇，使我們想要更深刻地了解

自己在神面前之地位的基礎。舉例來說，假若律法對我是

Holiness-by-Grace.indb   64 9/30/2014   12:23:42 PM



65	 第2章  與基督聯合的生命

死的，也就是說它不能建立我與神的關係，那麼我照著

律法而行出的任何事也會是死的，而我所投注的精神、努

力，我的成就，和我所能拿出的最好的行為表現，就著供

應我屬靈的生命而言，都是完全沒有用的。無論我認為自

己所做的是在積功德，或是遭虧損，這都無關緊要；一切

我所做的與我這個人本身所是的，都是死的，都是沒有功

效的。這真理所含的意義委實令人震驚：如果我這個人和

我一切所做的都算不得什麼，那麼，我不就完全沒有希望

了嗎？而這正是重點所在！

我們可以將那些想要靠善行而得到屬靈生命的人，與

一些荒誕搞笑（且不合聖經）的電影情節相比擬。劇中人

物發生了意外，卻還不知道自己已經死了；他們到處遊走、

說話、向人招手示意，但是沒有人察覺他們的存在；最後

他們發現自己所做的都是白費工夫，這時才猛然覺醒，知

道自己一切所行的都沒有作用，於是便倒地真正死掉了。

當我們察覺到自己完全無法靠行為來建立屬靈生命，

就已經感到很訝異了，然而保羅這位使徒在這裏所用的比

喻更加令人吃驚：他說我們必須視自己為已經被釘在十字

架上了（加2: 20）。雖然我們盡力要使自己的生命達到某

種程度的意義與聖潔，但我們仍然應當明白，我們是已經

與基督在祂的死上聯合了；因此，保羅的意思還不僅僅是

說我們應當愛那位為我們而死的基督，他更要我們明白與

基督在死上聯合的意義。

Holiness-by-Grace.indb   65 9/30/2014   12:23:42 PM



66
我們與基督在祂的死上聯合，表示我們與祂一同被釘

在十字架上，祂取了我們的身分，包括我們所有的罪，將

一切全都帶到十字架上。我個人也與祂一同掛在那裏─

我透過祂的眼睛，看見兵丁聚集在我下面，為我的衣服

拈鬮；我赤身露體，路過的行人嘲笑辱罵我的名；我的母

親為我哭泣，我的門徒四散奔逃，我的口中發出了最後的

痛苦呻吟；我的血積聚在地上，而我的生命也逐漸消逝 

（註3）。我死了，已經與基督同在釘十字架上了，而所有

那些不靠自己、只信靠祂所成就之工以致與神和好的人，

也同樣與基督被釘在十字架上而死了。

雖然我們被釘十架的景況慘不忍睹，但是我們必須明

瞭，這是解決我們屬靈驕傲與屬靈絕望所必要的處方。

2. 驕傲的死去

所有基於與別人作比較而達到的相對程度的良善，都

不能使我們得著在神面前的地位，而當我們明白這一點的

時候，我們屬靈的驕傲就死去了。一切我們想要神用來算

在自己功德帳上的好行為，都沒有任何價值，因為在神

的國度中，計算善行是行不通的。無論我比另一個人更良

善，對自己的罪更敏銳，或是對聖經的真理更有洞見，

都無法為我在神面前掙得一席之地。保羅特別向加拉太教

Holiness-by-Grace.indb   66 9/30/2014   12:23:42 PM



67	 第2章  與基督聯合的生命

會的信徒強調這一點，因為他們中間有些人宣稱，更加地

遵奉律法可以確保他們與神的關係（但其實不對，見加3: 

26-28）。保羅要他們（以及我們）知道，要想以公義的

行為或是宗教的表現來建立自己屬靈的身分，是徒勞無功

的，因為我們不會認為已死之人所做的事有任何價值，而

神也不會如此認為。

結黨之風、閒言閒語、屬靈分級，以及社會地位的派

系，這些都會隨著屬靈驕傲的死去而在教會中消失；而消

失的原因，就是因為我們這些與基督同釘十字架的人明

白，我們的行為表現正如已死之人的行為表現，無法為我

們掙得屬靈的地位。當然，如果在神的家中沒有任何人是

因他的表現而得到頭等的地位，那麼就沒有人會是屬於次

等的地位了；如此，我們便能夠彼此看重，而我們中間就

不會再有緊張的關係了，因為我們不再需要強調別人的失

敗，來向神證明我們的價值。

幾年前，當清新的恩典之風吹到我們的神學院時，學

生們都開始說到，他們在校園中所看到的改變之一，就是

教授們之間沒有爭競─教授們在課堂上會彼此稱讚，而

不是相互批評。畢業生在畢業留言時表示，這是他們看到

在神學院和一般大學中的一個最明顯的差異；他們在大學

時很習慣教授們有一種要高人一等的作風，但卻很驚訝地

發現，在神學院中沒有這種現象。

當然，我們不是要把神學院的和諧氣氛當作一個驕傲

Holiness-by-Grace.indb   67 9/30/2014   12:23:43 PM



68 的理由，但這確實顯出我們都深深明瞭，沒有人是強過其

他人的；我們這群教授同樣是罪人，我們在神面前擁有的

地位，全都是因著祂的憐憫，而不是我們的功德。無論我 

們屬人的成就是什麼，都不足以使我們夠資格站在神面前，

或是與別人相比較，因為我們完全是靠著基督而稱義的。

當我們與基督的死聯合時，屬靈的驕傲也必然會死去。

3. 絕望的死去

當我們一旦知道，神不會因我們達不到祂的期望而緊

追著控告我們，屬靈上的絕望也就會消失了。由於我不再

活在律法標準對我行為表現的判定之下，所以律法標準也

不再能衡量我個人的價值。我的罪咎不能再定我的罪了 

（羅8: 1），因為畢竟你無法控告一個已死的人。雖然所有

我內心中的譴責，別人一切的論斷，所有的失敗─無法

達到心中所盼望以及神所要求的─以及一切習慣與模式

上的罪，這些都是真實的，但是從建立或是阻攔我與主之

間的關係上來說，它們是完全沒有作用的（西2: 13-14）。

我們的失敗已經是在一個「死」的狀態，因此我們就

能坦然承認自己的過犯，不怕會因此而失去了神對我們的

愛。我們若能確信自己已經在基督的死上與祂聯合，我們

也就能坦誠地說出類似以下的話：

Holiness-by-Grace.indb   68 9/30/2014   12:23:43 PM



69	 第2章  與基督聯合的生命

l我曾經在學業上不誠實。我有不誠實的本性，但是

這個本性已經死了……我犯錯的記錄已經被釘在十字架上

了。

l我沒有好好對待我的配偶，我曾經說過和做過一些

後來極為懊悔的事情；但是它們已經與我一同被釘在十字

架上了。

l我曾經犯過心中所憎惡的道德過失；但是這個罪已

經被釘在十字架上了。

l我曾經因為經濟拮据及心中恐懼，而行出沒有智

慧、有失品格的事。雖然我知道我會承受屬世的後果，但

是我所喜樂的是，這些事不能阻攔我來到神面前。神已經

擔負了我一切屬靈的罪債，並且將這些罪債都釘在十字架

上了。

l我在作為基督徒的經歷、知識和成熟度上，不及我

所認識的其他人；我可能永遠也趕不上他們在屬靈上的成

熟。我的背景不如他們，我的名聲也不及他們，然而主已

經將任何可以控告我的記錄都釘在十字架上，我不必再背

負這些重擔了。

神不會用祂已經宣告為無效的標準，來決定祂與我的

關係。這是個何等美好的真理！它能夠除去我們心中的絕

望，包括我們對於過去所犯之罪的絕望，以及現今無法達

到神一切標準的絕望。十七世紀的英國牧師撒母耳‧伯頓

（Samuel Bolton）寫道：

Holiness-by-Grace.indb   69 9/30/2014   12:23:43 PM



70
「即使信徒陷入了罪中，律法仍然不能咒詛他，因為

他已經不在律法之下，是已經脫離了律法的咒詛。一個人絕

不需要受制於已經失效、封印已被撕去、字句也被塗抹的規

條；這規條甚至不僅是被劃掉、取消，而且是被撕成碎片。

所以，對信徒而言，神已經處理了律法，移去了它對人的咒

詛、定罪與譴責的力量。」（註4）

一切從我個人表現所帶來的自我否定也都消除了，因

為我已與基督同釘十字架。所以，如今我能夠正視生命中

令我羞愧的事情，而不會絕望地以為神因此就不會再珍視

我了。

曾經發生過一件事，令我極為懊悔。多年前我們全家

到親戚家過節，在回程的路上遇到了大風雪。我們的車子

很舊，車胎的情況也很糟，許多其他的車子都頂著風雪前

進，交通愈來愈慢，原本只是幾個小時的車程，已然延長

入夜了。我的妻子顧及襁褓中孩子的安全，一再地勸我要

找一家旅館過夜，但是當時我們的經濟很拮据，我非常不

願意多付一晚的旅館錢，於是我就繼續開車，一直到路況

糟到無法再行駛時，才不得不停下來。從一開始我妻子的

意見就是對的，但是我因為自己的錯誤被暴露出來而惱羞

成怒，於是因著額外的旅館花費而向她大發脾氣。

現在我回想起那晚所發生的事情，幾乎不敢相信自己

會如此不成熟。我怎麼會為了省一點錢，而不顧整個家庭

Holiness-by-Grace.indb   70 9/30/2014   12:23:43 PM



71	 第2章  與基督聯合的生命

的安全呢？我既然已經信靠了那位看顧我永恆生命的神，

又怎麼會因為短暫的金錢需要而滿懷擔憂呢？而且我怎麼

能對我珍愛的妻子大發怒氣，但其實我才是做錯的那一方

呢？我在這麼多年之後想到這件事時，仍然對自己的行為

倍感羞愧，若不是我心中確信神已經將我的罪釘在基督的

十字架上，我真的無法面對過去的事。史派福（Horatio 

Spafford）的著名詩歌「我心靈得安寧」（It Is Well with My 

Soul），很深刻地反映出我因與基督在死上聯合而得到的

喜樂： 

「回想我眾罪，全釘在十架上，每念此，衷心極歡暢，

　主擔我重擔，何奇妙大恩情，讚美主！我心靈得安

　寧。」（註5）

我們與基督的生聯合

假若我們基於自我成就而得的屬靈身分是死的，那麼

我們要如何來定義自己的身分呢？這是個很重要的問題，

因為在現今的世代中，人們常常用自己所做的、所成就

的，與所賺得的，來定義自己的身分。若是我們在信仰上

的表現並不能定義我們是誰（因為靠律法而得的身分已經

Holiness-by-Grace.indb   71 9/30/2014   12:23:43 PM



72
死了，已經與基督同釘在十字架上了），那麼我們的身分

是什麼呢？

保羅以令人驚異的「代替身分」來回答這個問題。他

再次以自己為例而說到所有信徒的情況：「我已經與基督

同釘十字架，現在活著的，不再是我，乃是基督在我裏面

活著。」（加2: 20）。藉著信仰表現所定義出的「我」並

沒有生命，但是我這個人還在行動說話，這該怎麼解釋

呢？保羅說：「現在活著的，不再是我（也就是說，我以

信仰表現所建立的身分不復存在），乃是基督在我裏面活

著。」

1. 在基督裏的生命

幾乎大部分的人都沒有領會出保羅所說「基督在我裏

面活著」的深廣含義。這句話的意義非常重大，也非常深

刻，遠遠超過如「基督在我心深處」這類愛的表達。這句

話也不單單是說耶穌是我們生命的能力來源。「基督在我

裏面活著」這句經文，是緊跟在前一節保羅闡明了由信仰

表現所建立的「我」已經死去之後─當人為的努力所建

立的自我身分消失時，基督的生命就會出現。因此保羅宣

稱，我們在神面前所得到的身分與地位，完全是因著基督

的生命；基督的生命每時每刻都代替我的生命（註6）。

Holiness-by-Grace.indb   72 9/30/2014   12:23:43 PM



73	 第2章  與基督聯合的生命

這也就是說，我靠著遵行律法而得到的身分已經死

去，而如今基督那活出律法的生命算是我的，因為祂的生

命在我裏面。我已經與祂聯合，我能夠享有祂的身分、名

譽、公義，以及祂在神面前的地位（註7）。從前我沒有基

督的時候是死的，但現在因為祂活在我裏面，我就是活

著的，我有祂的生命。我並不是（也不應該）宣稱自己是

神，然而因著我與基督的聯合，神就賜給我特權，有祂兒

子的身分。

我擁有新的身分；這項屬靈事實使我再次透過耶穌

的眼光，來看聖經中所記載的事件。我看到群眾聚集在

山邊，雖然那是耶穌在向他們傳講神的義和神的國度，但

這段登山寶訓的智慧算是我的。另一次，有一個人帶著飽

受折磨的心靈和身體來求助於耶穌，耶穌便從他身上趕出

一群鬼，而這個勝利也算是我的。當救主耶穌臨近某個小

鎮，有位寡婦離開了葬禮的行列，來到耶穌面前求助（因

為棺材中躺著她的獨生愛子），基督跨越了禮儀上的潔淨

問題，伸手觸摸棺材，她的兒子就活了過來；這舉動的憐

憫與大能也算是我的。在曠野中，撒但以滿足肉體、權勢

與地位的引誘，來試探神的兒子，而耶穌以神的話語抵擋

了他；這抵擋的義也算是我的。

所有基督的教導、神蹟、對抗罪惡、為善受苦中的功

勞，都算是我的；然而我既沒有親身去做，也不配得到功

勞，為什麼能算是我的呢？基督的義之所以能算為我的，

Holiness-by-Grace.indb   73 9/30/2014   12:23:43 PM



74
乃是因為祂的生命在我裏面；祂就是我的身分，因為神使

祂成為我的生命（林前1: 30；林後5: 21）（註8）。

2. 在基督裏的聖潔

我們很難了解神學家所說的這個觀念，就是「定義上

的成聖」（definitive sanctification），又稱為「地位上的成

聖」（positional sanctification）；這些名詞是要說明神如何

將耶穌所成就的義歸給每個基督徒。神宣稱我們是聖潔的

（或已成聖的），並不是因為我們靠自己得到聖潔，而是

因為我們與基督聯合才得到聖潔（羅12: 1）（註9）。雖然我

們的生命還是很不完全，但神已經除去我們一切的罪污，

並且以基督的義來代替。這並不是說我們不會再犯錯，也

不是說神不會因我們的罪而施行管教，而是說神以對待祂

兒子的愛以及與祂兒子的關係來對待我們。

我是神所寶貝的聖潔兒女，因為耶穌活在我裏面，我

也靠祂而活；因此我能與保羅一同說，「因我活著就是基

督」（腓1: 21），和「基督是我的生命」（西3: 4）。我能夠

擁有這個身分地位，並不是因為我達到了神的標準，而是

因為住在我裏面的耶穌達到了這些標準。我仍然必須在聖

潔上長進（「漸進式的成聖」，progressive sanctification），

好榮耀神並經歷祂的祝福；然而在天國中，基督的義已經

Holiness-by-Grace.indb   74 9/30/2014   12:23:44 PM



75	 第2章  與基督聯合的生命

算是我的了，這就是神的愛臨到我的基礎。正如神學家霍

安東（Anthony Hoekema）所說的：

「因此我們必須理解，『成聖』的意義有定義上的成

聖，也有漸進式的成聖。定義上的成聖是指聖靈使我們向罪

死、使我們與基督同復活，並成為新造的人的這個作為；而

漸進式的成聖則是指聖靈另一方面的工作：祂不斷地使我們

更新與變化，愈來愈像基督，並使我們繼續在恩典中長進，

在聖潔上更加完全。」（註10）

因著定義上（或地位上）的成聖，我所沒有做到也無

法賺得的功德，如今卻算在我身上；這個祝福是源自於我

與基督生命的聯合，祂代替我達到了神一切公義的標準，

而且祂還讓我享有祂的身分。

我們可以用一個現代加油站的類比，來明白同享基督

身分的這個福氣與其本質。美國的加油站可以讓人在加油

機那裏用信用卡付款。我很喜歡這些自助性的加油機，不

只是因為我不需要走進店裏付款，而且有的時候我根本不

需要到加油站去。如果我的兒子要用車，他可以拿我的信

用卡去加油（他在經濟上還不能獨立，所以得用我的信用

卡付錢）；只要他得到我的許可，按照我的意思，他就能

夠以我的身分去使用那張卡。雖然我的兒子不夠資格給付

這些款額，但他卻能使用我的信用額度去加油；即使他還

Holiness-by-Grace.indb   75 9/30/2014   12:23:44 PM



76
無法自立，但他卻能以我的身分而行，因此，他擁有我所

有的一切。

3. 因基督而蒙神所愛

因為我們以基督的身分而活，所以縱使我們自己無法

行出義，卻仍能領受祂的義的功勞─我們被算作擁有祂

的地位與身分。當我們明白了自己與基督生命之聯合的意

義，就更能體會聖經中一些很美好的經節：

「你們……都是披戴著基督了。」（加3: 27）

「我們與基督……一同坐在天上。」（弗2: 6）

「（我們每一位都是）神（珍貴）的產業。」（弗1: 14）

「你們……是與聖徒同國，是神家裏的人。」（弗2:19）

「你們……蒙慈愛的兒女。」（弗5:1）

若是我們將自己的身分單單建基於個人的能力與成

就，那麼上述這些經文就說不通了；然而若是我們知道

神因著恩典已經定意要賜給我們祂兒子的身分，那麼我們

就能明白，保羅在上述經文中所描述的狀態是適用於我們

的。

我們與基督的聯合解決了我們最大的問題，那就是我

Holiness-by-Grace.indb   76 9/30/2014   12:23:44 PM



77	 第2章  與基督聯合的生命

們無法達到神的標準。在一個層面上，我們每一個人都必

須承認，「我完全不是我應該要有的樣子」；然而這個失

敗並未改變神所賜給我們的地位，祂已定意我們與祂的關

係不是基於我們生命的成果，而是基於我們擁有祂兒子的

生命。當我們用神的眼光來評估自己時，就能發現這對我

們的生命有多麼顯著的影響；我們雖然仍然有罪，而且我

們也必須每日認罪，但是我們明白罪並不能改變我們的身

分。我們的生命是藏在基督裏的（西3: 3），我們身上帶有

祂的義（腓3: 9）。雖然我們眼中所看到的是自己的罪，但

是神卻定意只注視著我們裏面的祂的兒子，而當我們思想

到這一點的時候，內心的喜樂便油然而生，這正是神要充

滿我們的喜樂。

如果我們在屬靈上是與馬歇爾牧師所關注的那些信徒

們一樣敏銳的話，那麼我們與基督的聯合對我們的影響就

更大、更深了。我們仍然會看到自己的詭詐、偽善、不關

心家人、給情慾留地步，和恣意批評別人，也仍然會知道

自己做了不討神喜悅的事，卻不肯改正；而教會所傳講的

聖經真理，甚至可能會使我們自我省察的鏡子更加透亮，

以致我們的失敗會愈發明顯、愈發使我們痛苦。然而，此

時在我們信心的眼中所看到更加明亮的，卻是我們裏面的

基督的形像，而這也是父神所定意要看和要愛的。我們因

為擁有神兒子的身分和生命，所以便得到父神的恩待和關

愛。

Holiness-by-Grace.indb   77 9/30/2014   12:23:44 PM



78
4. 靠恩典得堅固

雖然我們對自己的過錯感到羞愧，但是天父的愛卻能

使我們對自己有合宜的看法，不致導向自我摧毀的態度或

行為（註11）；當我們明白基督確實是在我們心裏，我們就

能得著神賜給祂寶貴兒女的盼望與幫助。然而，無論是馬

歇爾牧師的時代，或是我們現在的時代，要使人能夠以神

的眼光來看自己，總是有許多挑戰。

最近有一位牧師告訴我：「以前我還在神學院時，完

全不知道許多人的生命有這麼多問題；但是現在我遇到最

大的難題，還不在於要為他們提出解決之道，而是在於要

勸服他們，神並沒有因他們的罪而撇棄他們。有許多我所

幫助的人，他們認為自己在神眼中毫無價值，所以就全然

無助。」

我們必須仔細聽出這句話中的智慧─「他們認為自

己毫無價值，所以就全然無助」。有些基督徒會擔憂，若

是教導信徒說，他們與基督的聯合永遠不會改變，那麼將

會使得他們對於生命中的過犯不再有所顧忌。這些憂心的

基督徒認為，若是讓人相信自己與神的關係並非繫於自己

行為的對錯上，那麼人就會任意妄為。的確，那些並不是

真正愛主的人，可能會濫用他們自以為擁有的恩典，然而

對於那些真正與基督聯合的人來說，因為救主的心在他們

裏面躍動，他們的意願就會與祂的意願愈來愈相合。

Holiness-by-Grace.indb   78 9/30/2014   12:23:44 PM



79	 第2章  與基督聯合的生命

不過還有一點是更重要的：當我們忘記因與基督聯合

而得的特別地位時，就會失去抵擋罪惡的能力。

若是我們對自己與基督的關係沒信心和把握，我們的

光景就好比當我的孩子還小時，他們因為害怕而無法走過

一座吊橋。那座吊橋的繩索和支柱都非常穩固，但是我的

孩子沒有把握能安全走過，所以就無法站著走一步；他們

痛苦地在橋上掙扎爬行，而其他人則充滿信心地走過他們

身旁。這幅圖畫可以描繪出那些不確定自己在基督裏有安

穩地位之人的光景；他們在追求聖潔之路上爬行，無力抵

擋困難與試探的風浪，也無法靠著與主聯合而得的力量，

充滿信心和把握地往前事奉主。

這個吊橋的例子也描繪出，我們與基督聯合所得著的

聖潔的地位或身分（也就是我們在定義上或地位上的成

聖），並不是神在我們生命裏的最終目標，我們仍然要繼

續往聖潔的方向前行。雖然我很高興知道，自己的屬靈價

值並不決定於我在律法上的表現，然而我還是希望在屬靈

生命上有長進。每一個真誠的基督徒都很歡喜自己已擁有

地位上的成聖，但是我們仍舊盼望能在漸進式的聖潔上成

長。然而，當我們按照神的心意以新的身分而活時，要如

何在敬虔上進步呢？前面所提那位認為「『毫無價值』」

以致『全然無助』」的牧師指出了其中的重點─這也是

保羅在加拉太書所申明的─確信我們與基督的聯合，就

是我們在生命中能勝過罪的主要關鍵。

Holiness-by-Grace.indb   79 9/30/2014   12:23:44 PM



80

我們因信而得著能力

我們如何能將對於在基督裏擁有永恆地位的認知，轉

化成在今日過一個敬虔的生活呢？直接的答案就是，我們

靠著信心而從我們與基督的聯合中獲得能力。保羅說：他

如今活著的生命，是基督在他裏面活（註12），是「因信神

的兒子而活；他是愛我，為我捨己」（加2: 20）。

從過去的層面來看，這節經文描述到，當我們成為基

督徒時，因著信心，基督犧牲的果效首次臨及我們。我們

因為相信基督死在十字架上，為我們擔當了罪罰，於是我

們便領受了一項福氣，那就是祂因成全律法而有的公義便

歸給我們；神算我們在祂面前為公義，乃是因著基督的作

為，而不是因我們自己的作為。這個單單因著信靠基督而

稱義的信息，在此處以及別處經文都有很清楚的解釋，例

如羅馬書4: 23-25、以弗所書2: 8-9、加拉太書3: 13-14、彼

得前書2: 24等等。

然而因信而與基督的聯合，在我們生命中還有另一個

層面的作用，是關於現今的每日生活。我們因著信靠基督

的作為，已經進入了在神面前被稱為義的關係，然而保羅

認為，耶穌贖罪的工作所帶給我們的福祉，還不只是讓我

們得稱為義，它也使我們因著相信與基督聯合，而使我們

Holiness-by-Grace.indb   80 9/30/2014   12:23:45 PM



81	 第2章  與基督聯合的生命

在今日有能力繼續活出神所喜悅的生活（註13）。

1. 信心的力量

顯然保羅非常重視我們與基督的聯合在現今以及繼續

在我們生活中的意義，這可以從加拉太書2: 20的希臘原文

中的「如今」一詞看出來：「我如今在肉身活著，是因信

神的兒子而活。」保羅的書信中常常強調稱義的信心能使

我們繼續活出敬虔的生活，例如引發馬丁路德宗教改革運

動的經文「義人必因信得生」（羅1: 17；加3: 11），雖然這

節經文在傳統上的合宜解釋，是說到我們被神一次且永遠

地稱義，但是它的意義也可以運用到基督徒的生活。

我們「因信」已經與神有一個正確的關係（被神稱

義），並且現在我們也是「因信」為神而活。保羅在羅馬

書中清楚地說到，信心的力量不只使我們得以被稱為義，

也使我們能繼續為神站立：「我們既因信稱義，就藉著我

們的主耶穌基督得與神相和。我們又藉著他，因信得進入

現在所站的這恩典中，並且歡歡喜喜盼望神的榮耀。」（羅 

5: 1-2）

我們起初是靠著信心進入基督徒生活，而在我們繼續

過基督徒生活時，神仍然要我們靠著信心而生活，亦即仍

然是要信靠祂所成就的，而不是信靠我們自己所成就的。

Holiness-by-Grace.indb   81 9/30/2014   12:23:45 PM



82
然而，加拉太教會的基督徒們不僅開始想要靠自己的行為

來與神和好，也想要靠著自己的行為來保持與神的關係；

因此，保羅嚴正並直接地指正他們：「我不廢掉神的恩；

義若是藉著律法得的，基督就是徒然死了。無知的加拉太

人哪，耶穌基督釘十字架，已經活畫在你們眼前，誰又迷

惑了你們呢？我只要問你們這一件：你們受了聖靈，是因

行律法呢？是因聽信福音呢？你們既靠聖靈入門，如今還

靠肉身成全麼？你們是這樣的無知麼？」（加2: 21－3: 3）

基督徒仍然是要靠著信心來過生活，而與基督的聯合

就是我們過基督徒生活的能力泉源。那麼，與基督聯合的

人所過的信心生活應該是什麼樣子呢？答案就是：一個建

基於相信與基督聯合而有的敬虔生活。如果我們想要按著

神的心意而在聖潔上成長，這是一個非常重要的觀念。大

多數的基督徒會不自覺地將自己的稱義地位建立在自己的

聖潔上（亦即我們本能地想要以自己的好行為來建立自己

的稱義地位）；勒福雷斯（Richard Lovelace）在他的經典

之作《屬靈生命的動力》（Dynamics of Spiritual Life）中，

將這種心態解析地很清楚：

「在現今自認為是基督徒的人當中，只有一小部分的人

將基督稱義的工作真確地落實在他們的生活中。許多人對神

的聖潔以及對自己罪的程度的領會很淺薄，以至於他們不太

覺得需要稱義這件事；然而他們在生命的表層下面，其實帶

Holiness-by-Grace.indb   82 9/30/2014   12:23:45 PM



83	 第2章  與基督聯合的生命

著很深的罪咎感與不安全感。而另外許多人雖然在理論上持

守這個教義，但他們在每日的生活中卻是靠著自己的成聖來

得著稱義……他們是從自己誠懇的態度、過去得救的經歷、

最近宗教行為的表現，和較少有故意不順服神的心態等等，

來確定神接納了他們。很少有人能夠在每天一開始時，就充

滿信心地站在馬丁路德的地位上向自己說：你是被接納的，

你要以信心來看萬事，要宣告那完全屬於基督的義是我們被

接納的惟一基礎，並且要在信靠中得安息，而信靠可以帶來

更深的聖潔，因為信心會在愛與感恩中不斷地在我們身上作

工。」（註14）

當我們將自己的稱義與否建立在我們自己生命的聖潔

程度時，會帶來兩個結果：第一，我們會失去信心，不相

信自己被稱義了，因為我們的生命絕不會達到神所要求的

聖潔；第二，我們會切斷自己成聖的能力來源，這個來

源就是相信我們與基督的聯合，而不是信靠自己的行為表

現。

2. 兩項把握的力量

我們在理智上自然會認為：「神或許是因為我的信心

而稱我為義，但我若要持續地留在這恩典的範圍中，就必

Holiness-by-Grace.indb   83 9/30/2014   12:23:45 PM



84
須更聖潔、更良善。」然而問題是我們的良善總是有虧

缺，因此我們只得忽視我們的罪，否則就是懷疑我們的救

恩。所以，保羅將我們的理智思維反轉過來，他告訴我們

說，我們的成聖乃是建基於我們對稱義的把握上。我們在

敬虔上的成長，是源自於我們與基督的聯合─我們的成

聖是源自於靠信心而得的稱義。這是如何成就的呢？相信

我已經被稱為義，如何能引至我的成聖呢？換句話說，相

信我已經與基督聯合，如何能使我在敬虔上成長呢？這個

答案就是，我們與基督的聯合能讓我們有兩項把握，而這

兩項把握乃是推動基督徒過敬虔生活的力量：我們的地位

不會改變，以及我們的能力已經改變。

A. 我們的地位不會改變

保羅說他所信靠的神兒子是「愛我，為我捨己」（加

2: 20）；這些話表達出基督對保羅的態度，以及這個態度

所帶出來的行動。耶穌愛保羅這位殺害與迫害教會的罪

人，並且基督因著這個愛而捨了自己。此處「愛」和「捨

己」的希臘文，都是用不定過去分詞（aorist participles），

表示它們是過去已完成的動作；故此保羅是清楚地表明，

基督愛我們，無論我們個人是否配得，而且祂對我們的愛

是完全的，祂為我們所成就的贖罪工作也是完全的；也就

是說，祂對我們的關愛以及這關愛的穩固性都已經不會改

Holiness-by-Grace.indb   84 9/30/2014   12:23:45 PM



85	 第2章  與基督聯合的生命

變了（註15）。而這個真理中最美好的，就是使我們明白自

己的表現並不會影響基督對我們的愛。雖然神不喜悅我的

罪，也會施行管教，好使我脫離敗壞的道路與行為，但是

祂對我的愛一點兒也不稍減。祂為我所有的罪捨了自己，

使我得著祂所有的愛。

我如今的生命，因為相信了基督為我所成就的稱義工

作，蒙愛的地位就永不改變。我過去、現在和未來的罪，

都已經被那位愛我、又為我捨己的基督擔當了（羅6: 10；

來9: 28; 10:10；彼前3: 18）；我因為與神兒子的聯合，就

從天父得到祂對祂兒子的愛（加3: 26-27；弗2: 18-22; 5: 

1-2）。我們必須相信，神對我們的愛永不改變，我們才

能在基督徒的生命上長進（註16）。

以前我們尚未信主時，常會以自己的罪來斷定自己 

的地位，而如今我們成為信徒後，卻還是習慣以自己的 

過犯來評估自己的地位。但是既然基督對我們的愛，以及

為我們的捨己、贖罪永不停止，那麼基督就仍然是我的身

分，而由行為表現所定義的「我」就仍然是死的（羅6: 8-

11）─由我的行為表現所建立的自我身分已經死了，而

由基督的義所產生出的我則一直活著。若是我不再意識到

這個「已經死了」與「一直活著」的事實，我就會與神的

應許斷絕；一旦如此，我就會因為自己達不到聖潔而陷入

絕望，也無法再事奉祂。

我們在基督裏的身分可以比喻為一支被摘下的玉蜀

Holiness-by-Grace.indb   85 9/30/2014   12:23:46 PM



86
黍。當我將自己的生命比作是一支玉蜀黍時，我的第一個

感覺是，我只是那外殼，因為當我看到一支沒有被處理過

的玉蜀黍時，所看到的就是那外殼。那個外殼代表我的行

為表現。我很容易從人的眼光看到自己的過犯，然後說：

「看啊，我是一個多麼糟糕的人。那些謊言、那充滿情慾

的眼神，還有那惡意的批評，在在顯出我真實的面貌。我

就是那樣不聖潔的人。」然而對於我們這些與基督聯合的

人而言，以過犯來定義自己是錯誤的。

我們必須透過聖經的角度以及信心的眼光來認清，外

殼雖然是真實的，卻不能用來定義我這個人。事實上，外

殼是死的；雖然依照這支玉蜀黍被摘下的時間，以及氣候

的乾燥程度，這個外殼可能還會有一些生命的遺跡殘存下

來─就像我的罪性仍然有一些殘存在我身上，但事實上

這外殼是死的，這外殼已經與生命的源頭斷絕，它不再有

生命了，而在外殼之內惟一有生命力量的，就是玉蜀黍

粒。保羅說我們裏面的生命就是基督自己，而且祂是我裏

面惟一真實的生命；我的老舊罪性仍然纏擾著我，也還在

影響著我，但是這些影響也同樣是死的，惟一有生命的是

基督。事實上，不論依附著我的外殼還存留多少，都不會

改變一件事實，那就是在我裏面惟一有生命的，就是基

督，而祂才是我的身分。

因為基督是我裏面惟一的生命，所以我在肉體中所做

的，都不能改變我在神面前的地位。藉著我盡力按神的心

Holiness-by-Grace.indb   86 9/30/2014   12:23:46 PM



87	 第2章  與基督聯合的生命

意而行，也藉著神對我的管教，我那老舊、已死的「外

殼」身分愈來愈被蛻去，而活在我裏面的基督則愈來愈被

彰顯（老我漸漸衰微，而基督漸漸興旺）。然而，因為基

督已經愛我、為我捨己，並且成為我的身分，所以神已經

完完全全地愛我；這個特殊的地位絕對不會改變，即使我

的漸進式成聖要一直到與主同在榮耀中時才會臻至完全。

藉著我與基督的聯合，神對我的愛絕不改變，因此我

就必須以一個不同的態度，來面對我在神所要求之事上的

表現。我應當認清，做我當盡的責任並不能加增神對我的

愛，因為基督所成就的，已經使神完全地愛我了；所以，

我就不必耗盡心力，想要賺得神的愛。當然，順服能夠使

我更加體會神豐富的愛，但不會增添神的愛。如果我的努

力可以使神更加愛我，那麼當聖靈後來顯明我最好的行為

也不過如污穢的衣服時，我就會懷疑神是否真的愛我，我

也因此永遠無法肯定神對我的關愛。然而，因為我與基督

的聯合，我根本不必懷疑神是否真的完全愛我，即使罪的

外殼仍然附著在我身上。

我們若能明白自己在神面前的地位永不改變，就

會以一個完全不同的心態來面對神在教會內的施恩之法

（means of grace），它們也是基督徒經常有的操練，例如

禱告，閱讀、傳講和默想神的話，以及藉著團契、崇拜、

協談和參與聖禮而與聖徒相交，一同尋求神（註17）。許多

人認為操練這些方法能保障神對我們的愛，因此每天都要

Holiness-by-Grace.indb   87 9/30/2014   12:23:46 PM



88
做。從屬人的角度來看，我們很自然會以這種交易系統來

思考神的愛，然而這種想法會使人以為這些基督徒的操練

並不是「領受恩典之法」，而是「賺得恩典之法」。如此

我們便會這樣推論：操練得愈多，就會使神愈愛我們；我

們有愈多這些行為，就會愈多得到神的愛；反之，我們若

是追求或操練得不夠，就會較少得到神的愛。例如我曾經

聽過基督徒如此說：「我早就知道今天會這樣不順利，因

為今天早上我減少了讀經和靈修的時間。」

這樣的想法─以為類似的屬靈操練可以使我們獲得

更多神的愛─會誤導我們，並且會阻礙我們與神同行的

屬靈道路。這種觀點必將使我們問道：「我還要做多少才

能贏得祂的愛呢？」而這個問題的答案不會讓我們覺得好

受的，因為我們無法知道屬靈操練必須要做到何種程度，

才能確保這位聖潔的神對我們的愛；即使我們盡最大的努

力來操練，但和祂聖潔的偉大比起來，也只是微不足道

罷了。如此一來，我們就會陷入無止盡的自我努力，並且

灰心喪志，覺得神不可能對我們的行為表現滿意。起初禱

告與讀經就像是打水的桶子那般好用，可以從「神的愛」

的井裏汲取到祂的愛，但如今它們反而像一支小勺，進入 

「神的期望」的無底洞裏，而神的關愛卻遙遙不可及。

如果神的愛並不像是在深井中，只能靠著無止盡的努

力來取得，反而是像我們周遭的空氣呢？從這樣的角度來

看，我們就不會將這些神的施恩之法視為得著神愛的手

Holiness-by-Grace.indb   88 9/30/2014   12:23:46 PM



89	 第2章  與基督聯合的生命

段，它們反而會幫助我們更豐盛地吸取神已然環繞在我們

身旁的愛。如此我們就會了解，這些屬靈操練乃是要幫助

我們張開口，領受一切神所供應的愛的資源。我開口禱告

與讚美，並不會製造出更多神對我的愛，就像我張開口不

會產生更多的空氣一樣。這些操練的目的只是要讓我能更

豐盛地經歷到神已然賜下的完全的愛。

我以這個「空氣」的類比來理解，就能明白基督的愛

並非取決於我所做的，而是只要我需要，隨時即可取得。

如今我既然明瞭，愈多屬神的「氧氣」可以使我的生命運

作地更好，那麼我便受到鼓勵，要操練各個神的施恩之

法，以得著神愛的福氣。然而，我這個活在愛的「空氣」

中的人，卻不會因為沒有得到足夠的福氣而使我的地位有

所改變。相信基督的愛總是如「空氣」般圍繞著每一位基

督徒，就使我們有力量活出心中所嚮往的敬虔生活；我們

會將萬事，不論是喜樂的或是艱難的事，都解釋為神愛的

空氣的一部分。如此，我們便不必再奮力地要得著神愛，

而是能在生命中享受喜樂，這喜樂就成為我們的力量。我

們每天藉著這些神的施恩之法而得著更新、喜樂與力量。

在聽到薛華夫人依迪芙（Edith Schaeffer）回答有關維

持家庭靈修的問題之後，我們家領悟到了在神的施恩之法

中的自由與力量。依迪芙一向非常看重家庭靈修，例如全

家圍在餐桌邊一起讀經，然而她卻又說：「但是我們必須

小心，不要把靈修當成是要得神祝福而付的代價；切莫以

Holiness-by-Grace.indb   89 9/30/2014   12:23:46 PM



90
為我們若是有一天沒有靈修，不論是因為忘記了、有急事

要辦，或正好想看某一個電視節目，神就會因此少愛我們

一些，甚或會恨惡我們。全家一起靈修固然是很重要，但

更重要的是，無論是大人或孩子都要明白，我們並非靠所

做的操練來鎖定神對我們的愛。若是我們必須用家庭靈修

來保住神對我們的愛，那麼我們的孩子就會漸漸地不愛這

位錙銖必較的神了。」（註18）

依迪芙的話像一陣清新的微風，甦醒我們全家的心。

長久以來，我們一直試著要有固定的靈修，但總是失敗，

甚至彼此怪罪，因為我們家似乎總是不能建立起這個習

慣。我們執意堅持要「做靈修」，並非單單是要讓我們全

家在主裏得著餵養，它還反映出我們想要向自己及別人證

明，我們是一個「敬虔」的基督徒家庭。然而，我們在這

方面的失敗不斷地提醒著我們，其實我們並不如自己所期

望的那麼敬虔；而這所帶來的罪咎感，也使得靈修這件事

變成我們父母的壓力，也令孩子們心生畏懼，特別是當他

們進入青少年時。我們的作法使得家庭靈修充滿了緊張的

氣氛與罪咎感，以至於當我們「忘了」靈修時，大家都感

到很輕鬆。

然而，當我們仔細思想依迪芙的話時就明白，沒有做

靈修並不表示我們是不敬虔的家庭，而做了靈修也並不表

示我們就是敬虔的家庭。聖經告訴我們（如果我們真正仔

細聆聽），我們不會因為沒有達到靈修操練的某項標準，

Holiness-by-Grace.indb   90 9/30/2014   12:23:47 PM



91	 第2章  與基督聯合的生命

就改變我們在神面前的地位。

我們還是需要以神的話來餵養我們全家，而家庭靈修

是一個極佳的方法；但是我們必須確信，如果我們有時候

以其他的方式來供應我們家庭的屬靈需要，神並不會因此

就少愛我們一些。我們仍然會靈修，但是當我們錯過靈修

時，我們不必譴責自己，而當我們有規律的靈修時，我們

也不必以此自豪。不過有時候我還是會懷疑我們是否太過

於放鬆，然而當我仔細思考，縱使我們的家庭靈修還有可

以改進之處，但是在餐桌旁所堆滿的老舊聖經和故事書，

見證了我們全家在一起時是環繞在神的話語上─這是我

們多年來在彼此體諒中所同心追求的。的確，惟有當我們

相信自己在神面前的地位不會改變時，我們才會受到激

勵，有力量來追求聖潔。

B. 我們的能力已經改變

當我們知道與基督聯合會使我們的心得到堅固與力

量，我們就能進一步明白信心生活中的第二項把握。信

靠基督不只使我們的地位永不改變，也使我們的能力已經

改變。保羅說他是「因信」那位愛他、為他捨命的神兒子 

「而活」（加2: 20）：這句經文明確地告訴我們，基督必

然會繼續在我們的生命中作工；與基督的聯合使我們不只

得到祂的義，也得到祂的能力。保羅強調地說，我們雖然

Holiness-by-Grace.indb   91 9/30/2014   12:23:47 PM



92
死了，基督卻活在我們裏面，以祂的生命代替我們的生

命；祂不但賜給我們神所悅納的義，也賜給我們能力，使

我們能做神所喜悅的事。

B.1  我們有新本性

因為我們與基督聯合，神就使我們成為新造的人（林 

後5: 17；加6: 15）。我們從前是死在過犯罪惡之中的人

（弗2: 1），「不能不犯罪」（古典的神學用語稱之為non 

posse non pecarre），但如今創造天地萬物的神活在我們裏

面，雖然我們還是在同樣的肉身之中，但我們卻是完全不

一樣的人了（彼前1: 23）（註19）。

神以祂的聖靈重生了我們，所以如今我們裏面就有了

基督的同在和能力。我們有了這個新本性，也就有了新 

的意願、新的目標、新的人生次序，以及新的能力（羅8:

5-11）。事實上，我們藉著與基督的聯合，就能夠不去做

那些聖靈向我們良心啟明是錯的事，即「能不犯罪」（posse 

non pecarre）（註20）。不過，這並不是說我們在今生就變成

是無罪的，而是如霍安東所說的關於那些與基督聯合之人 

的光景：「我們真真實實是新的，但又不完全是新的。」

（註21）我們人性的限制，以及自我意志對聖靈引導的抗

拒，仍然存留在我們身上，一直要到進入天國的榮耀中才

會得到完全。然而，我們的新本性會使我們愈來愈能分辨

Holiness-by-Grace.indb   92 9/30/2014   12:23:47 PM



93	 第2章  與基督聯合的生命

出生命中的罪惡勢力，並且能夠勝過它們；而在我們成聖

的道路上，聖靈對我們生命的影響也會愈來愈強。

我們既然是在基督裏新造的人，我們的生命就脫離了

罪的定罪與權勢。我們不再是罪的奴僕，而對於聖靈向我

們所啟明的錯事，我們也會愈來愈有能力抵擋。勒弗雷斯

清楚地描繪出相信這件事實所帶來的果效：

「神以恩典供應我們的需要；祂的恩典不只使我們稱

義，也使我們成聖。僅僅告訴信徒『你已經因信靠基督而被

接納了』，這是不夠的；我們也必須告訴他們，『靠著住在

你裏面的基督的大能，你已經從罪的綑綁中被釋放了……』

信徒若要能勝過心中的無助感，就是當他們對於罪惡

之綑綁權勢感到絕望之時，他們首先必須確信，成聖就和稱

義一樣，都是建立在與基督的聯合之上。管轄他們生命的罪

惡權勢已經在基督的十字架上被摧毀了，我們已經與基督同

死，也與祂同復活，有新生的樣式，因此我們不應該以過去

靠自己意志力的經驗，來估量我們現今勝過罪的能力，而應

該專注在基督和祂復活生命的大能上，因為我們也有分於這

個復活的生命。我們已經死了，如今我們的生命與基督一同

藏在神裏面……我們可以藉由信心來經驗到這個大能，而不

是靠著竭力使用自己的意志力。」（註22）

相信我們已經與基督聯合的信心，具有「雙重的果

Holiness-by-Grace.indb   93 9/30/2014   12:23:47 PM



94
效」，能使我們脫離「罪咎和罪的權勢」（註23）。由於神

已經重生了我們，使我們成為新造的人，所以我們就能夠

實際地吸入神所賜的這些空氣，而有能力於此生在成聖的

道路上奔跑。我們惟有相信自己有這個能力，才能充滿把

握、忍耐與力量地奔跑前頭的路程（來12: 1-2）。

不過我們要注意，雖然我們相信這個新的能力可以

勝過敗壞的習性或模式，但是我們不要錯認為這個信心

會除掉生活中所面臨的各種罪惡影響力；我們還是需要

靠信心而在敬虔上成長，因為罪惡還會不斷地騷擾我們的

心靈。著名的基督徒作家畢哲思（Jerry Bridges）嚴正地告

誡信徒，要預備面對前頭的爭戰：「罪就好像內戰中已經 

被擊潰的軍隊，但是它沒有繳械投降……反而繼續在打游

擊戰……罪在信徒生命中的權勢已經被摧毀了，但是它

絕不會投降，而會繼續騷擾我們。在我們這一生中，只要

我們還活著，它就會不斷地想盡辦法破壞我們的基督徒生

命。」（註24）若是我們不能確信罪已經不再掌權，就會常

常受到這些攻擊的攪擾。事實上，我們的心已經不再受罪

的管轄，而確信我們已經得著釋放，將會使我們有能力擊

退不斷來襲的試探與仇敵的陷阱。

B.2  我們有聖靈  

我們因與基督的聯合而得到勝過罪的能力，並非只 

Holiness-by-Grace.indb   94 9/30/2014   12:23:47 PM



95	 第2章  與基督聯合的生命

是出於我們一廂情願地自以為能夠抵擋罪。雖然肯定我們

自己真的是不一樣的人，是勝過罪的部分原因，但是我

們的能力絕非僅僅來自於心理上的意志決定；我們裏面真

的有一個藉著基督而來的超自然的能力在工作，否則我們 

不可能有任何改變。這能力是源自神的恩典，而我們也同

樣是要以信心來支取這個能力。在加拉太書中，我們觀察

到與「因信而活」（living by faith）最有關聯、最平行的

詞語，就是「靠聖靈而活」（living by the Spirit ）（加3: 

1-5）。基督與我們的同在乃是由聖靈的大能而彰顯出來

的，這大能賦予我們新的意願（加5: 16-17）與新的性格

（加5: 22）。

我在神面前的地位不會有所改變，但我邁向美善的能

力卻被內住的聖靈徹底地增加和改變了，因此我不必被過

去或現在的罪綑綁，而可以不斷地進步；改變是有希望

的。十九世紀蘇格蘭的神學家布澈南（James Buchanan）

將聖靈的大能與其影響描述如下：

「在每一位真信徒心中，神的聖靈總是同在，並且不

斷地作工；這項事實應當使信徒在順服神的道路上得到鼓勵

與力量，並且也應當使他產生敬畏的心。這是一個極大的安

慰，也帶來了喜樂的確據與盼望，因為他知道，當他在抵擋

各樣的罪惡以及在遭受無數的試探時，他都沒有被撇下而

只得靠自己的智慧與力量來面對，而是可以藉著信心的禱告

Holiness-by-Grace.indb   95 9/30/2014   12:23:48 PM



96
來祈求施恩之聖靈的供應，並且可以安穩地倚靠這個應許：

『我的恩典是夠你用的，我的能力要在人的軟弱上更顯得完

全。』」（註25）

因為我是在基督耶穌裏新造的人，所以神的聖靈住

在我裏面，並且我能夠藉著神的各種施恩之法，讓聖靈

教導、訓練，並「改造」我，使我在知識與公義上更趨成

熟。

聖靈奇妙的改造工作使我聯想起小時候所玩的電動火

車。當我想要火車反向而行時，並不是用我的手把它往反

方向推；雖然用手推可以讓火車暫時往反向行駛，但卻無

法使火車一直如此前進。在電動火車的線路中有一個控

制開關，它可以反轉火車的電路，使火車朝新的方向一直

行駛。同樣地，聖靈對我們的心所作的改變，也不是我們

憑自己的努力所可以達到的；當聖靈奇妙地將我們的心引

導至愛與順服的方向，我們就會有願意的心和能力來跟從

祂。因此，靈命的改變並不僅是屬靈操練的問題，甚至也

不是立定心志要活出與基督聯合的實質，而是要以謙卑的

態度與禱告的心，倚靠聖靈來使我們的心志成熟，使我們

心中的愛慕更新而變化，以至於我們可以行走在祂所計劃

的軌道上，這樣我們在成聖的過程中就會進步。

聖靈「改造」我們，使我們在基督裏成為完全新造的

人，這項工作的證明並不在於我們生命中完全沒有罪，而

Holiness-by-Grace.indb   96 9/30/2014   12:23:48 PM



97	 第2章  與基督聯合的生命

是在於我們對罪的態度有所改變。雖然基督徒有時仍然會

被試探所勝，但是他們現在會恨惡自己犯罪。以前他們心

中並沒有這種敬虔的恨惡，因為那時他們心中沒有聖靈的

動工，所以就貪愛世界，與神為敵（羅8: 5-7；雅4: 4-5；

約一2: 15）；如今他們會對自己生命中的罪感到恨惡，就

是一個內證，證明出聖靈的奇妙作為─祂在基督徒裏面

造了一個新的本性。

有一點很重要，那就是我們必須明白，聖靈的「新

造」工作─祂將我們從裏到外徹底地改變─是一個

超自然的過程，我們不能將它和神的施恩之法（例如禱告

和讀經）視為一比一的關聯。雖然這些屬靈操練是使我們

靈命成熟的很重要的工具，但是我們不應當以為做了這些

屬靈操練，就自然會使聖靈作工，或是會使聖靈按同等比

例作工。如果聖靈是按屬靈操練的同等比例來作工，那麼

以律法主義來使用這些操練的情況，必然會比現今更加嚴

重。其實，聖靈改變內心的工作，似乎更多取決於一個人

是否有謙卑悔改與完全倚靠神的心；然後聖靈就會藉著這

些重生心靈中對生命改變的渴望，而在他們裏面創造出新

的追求與敬虔的熱情。

聖靈所改變的心帶著新的愛慕，再加上神的施恩之法

的滋養，將會使我們在信心上更加成熟。然而，每個人成

熟的過程各不相同，有的人長得很快，有的人則幾年都還

看不出進步。靈命的成長有如孩子身體的成長，每個人

Holiness-by-Grace.indb   97 9/30/2014   12:23:48 PM



98
都不同，雖然大家都會成長，但是速度卻不一致……有時

突飛猛進，有時則停滯不前。我們每個人都是按著神的計

劃與目的成長，因此不能以直線圖形來描繪我們的進步。 

「一位深深覺察到自己短處的信徒不必說：『因為我仍舊

是一個罪人，所以我不能把自己當作是一個新人。』反

之，他應當說：『我是一個新人，但是我還有許多地方必

須成長。』」（註26）

我們必須明白，我們對神信心的增長，完全是靠著聖

靈奇妙的工作；若是我們不能領悟這一點，我們在屬靈上

就不會成長。認清這件事實將使我們不會以自己生命的成

熟為傲，也不會輕率地論斷別人的屬靈情況。舉例來說，

我的孩子在學業及品德上表現良好，因此我可能會受到驕

傲的試探，自以為是成功的父母；然而，我可能到進天堂

時才知道，神賜給我乖巧順服的兒女，其實是因為我的信

心太軟弱，無法承受其他基督徒父母在教養兒女時所面臨

的困難（但我卻常常批評他們表面上的失敗）。

教養兒女中的挑戰不僅對孩子有益處，對父母的成聖

也同樣有益處；或許這就是為什麼生養兒女是在我們成人

生命的早期階段。建立家庭是神所使用的壓力鍋，能使我

們快一些成熟起來，好面對未來的屬靈試煉。只有聖靈知

道我們每個人在屬靈上最需要的養分，而祂使我們成熟的

方法，有自然的，也有超自然的，而關於這一切，我們只

有將來在榮耀中才會明白。但我們現今能夠喜樂，原因是

Holiness-by-Grace.indb   98 9/30/2014   12:23:48 PM



99	 第2章  與基督聯合的生命

我們相信，與基督的聯合可以使聖靈在我們身上作工，使

我們得著改變（註27）。

我們原本因為無法靠著自己的力量來贏得神的愛，以

至於落入絕望的光景，但神藉著我們與基督的聯合而賜下

了能力，根本地解決了我們的問題。馬歇爾牧師用以下這

些關於我們與基督聯合的話，來除去他會眾內心的絕望：

「﹝我們與基督聯合﹞這個特權，並非像有些人的誤

解，以為是靠著我們誠摯的順服與聖潔而得到的；它也不是

因為我們的善行而在另一世界保留給我們的獎賞。與基督聯

合的特權是在信徒一進入聖潔國度時就賜給他們了，所有行

善的能力全出自於這個特權，而所有對律法真摯的順服也是

由它而來，是它所結出的果子。」（註28）

馬歇爾牧師所描述我們與基督聯合的恩典福氣，使

許多心靈得到盼望。在1890年，當司布真牧師（Charles 

Spurgeon）主持一位執事的追思禮拜時，引述了馬歇爾牧

師對這個盼望最鍾愛的說法：「主耶穌，我們與祢是聯

合的。我們感受到我們與祢有一個活潑的（living）、愛

的（loving）、永久的（lasting）聯合。」司布真牧師接著

說：「這三個詞已經深入我心，在這位執事過世之後，我

發現自己常常不自覺地重複說：『一個活潑的、愛的、永

久的聯合。』馬歇爾牧師將基督徒的一切都歸功於這個聯

Holiness-by-Grace.indb   99 9/30/2014   12:23:48 PM



100
合。」（註29）而每一位深知穩定進步之基督徒生活所蘊藏

之喜樂的人，也同樣會將一切都歸功於與主的聯合。

我們在信心中喜樂

我們與基督的聯合，使我們的地位永不改變，也使我

們的能力已經改變，這就是我們靈命成長的力量來源。擁

有這些力量來源並不表示我們不需要積極、委身地追求敬

虔；成聖的進步確實需要我們的努力，然而我們之所以願

意追求敬虔，並且有能力追求敬虔，乃是因為我們和主耶

穌有穩固、不變的關係─祂為我們捨己、復活，並且如

今帶著改變生命的大能住在我們裏面。由於我們與基督的

聯合，我們有罪的舊身分便已死去，而現在我們的身分則

是祂公義的身分。

我們進入基督徒生命時的身分是神親愛的兒女，而當

我們繼續不斷地保持與基督的聯合時，我們就一直保持著

基督的身分。我們可以憑著信心支取這個聯合所帶來的能

力，使我們活出神所喜悅的生命樣式，這也是我們重生的

心所渴望活出的生命。馬歇爾牧師作了以下美好的總結：

「進入聖潔之道，首先是要征服與趕除……那些不信的

Holiness-by-Grace.indb   100 9/30/2014   12:23:49 PM



101	 第2章  與基督聯合的生命

思想。這是要藉著有把握地信靠基督，憑著信心使自己相信

基督的公義、聖靈、榮耀與祂一切屬靈的福氣，全都歸給你

了，並且相信祂住在你裏面，你也在祂裏面。在這個信靠的

大能中，你可以行出律法的要求，有能力抵擋罪和撒但，也

能夠靠著那加給你力量的基督，凡事都能做。」（註30）

當我們確信自己的地位永不改變，也確信神賜給我們

改變生命的能力時，我們才能在屬靈上真正有進步。神的

話語告訴我們，靈命的進步並非遙不可及，因此我們毋需

感到絕望，而要靠著神前行，得著敬虔生活的福氣與喜

樂。

當我的妻子在高中教書時，曾有一位特殊教育的諮商

專家到學校來教導老師有關學習障礙的問題；這位諮商專

家也在學校為幾位學習上有困難的孩子作了測驗。她發現

有一位孩子比爾（化名）無法將頭腦所知道的知識，傳達

到手而寫在考試卷上。當這位專家發現他頭腦所知道的與

實際能表達出來的有所差距之後，便建議老師考試時要使

用口試的方法，使比爾能表達出他真正所知道的。

比爾仍然有許多要努力的地方，但是當他知道自己真

正的地位之後─他不是學習上的壞學生，他有能力進

步─他對學業的絕望與放棄之心就消失了。當這位專家

要比爾在他老師面前說出對自己的發現時，大家可以很明

顯地看出他的轉變。

Holiness-by-Grace.indb   101 9/30/2014   12:23:49 PM



102
這位諮商專家問他：「比爾，在我們發現你其實是能

夠進步以前，你對自己的看法是什麼？」

比爾簡短地回答：「我以為我很笨。」

然後這位諮商專家又問他：「你現在認為呢？」

比爾的淚珠滾了下來，再次簡短地回答：「我現在知

道我不笨。」

這位專家說：「完全正確。雖然我們還有很多要努力

的，但是我希望你絕對不要忘記你真正的能力。」

比爾從來就不笨；他只是不知道他真正的狀況，也不

知道他真的有進步的能力。這就是這位專家所帶給比爾的

一份寶貴禮物─他讓比爾明白自己真正的地位和真正的

能力。

神為我們所成就的比這更加寶貴。我們有些人因為自

己的罪、缺乏進步，或是在與他人比較之下，已經先認定

自己在屬靈上是愚笨的，甚至以為自己是神所恨惡的，然

而神在聖經裏清楚地說明我們真正的地位和能力。因為

我們已經與基督聯合，所以我們絕不會被神所恨惡；我們

身上雖然還有軟弱、過犯和失敗，但這些都不能決定我

們的身分─我們乃是神所親愛的兒女。縱使我們的生

命中還存有罪，我們仍然擁有神兒子的地位；祂為我們捨

了生命，也將祂的生命賜給我們。如今神的兒子住在我們

裏面，因為祂對我們的愛，使我們有能力改變，也有能力

在基督徒的道路上前進。是的，我們仍然有必須努力的地

Holiness-by-Grace.indb   102 9/30/2014   12:23:49 PM



103	 第2章  與基督聯合的生命

方，但是當我們盡力要順服神之時，我們必須牢記，我們

能夠順服祂，是因為我們有那個身分和地位。我們是神所

親愛的兒女，祂已將祂的兒子賜給我們，也已將祂的聖靈

賜給我們；正如聖經上所說：「你看父賜給我們是何等的

慈愛，使我們得稱為神的兒女；我們也真是他的兒女。」

（約一3: 1）

Holiness-by-Grace.indb   103 9/30/2014   12:23:49 PM



104
思考和討論問題

1.	 教會中一些好的教導和別人的見證，會如何使得某些人反而感到絕望？

2.	 �如果遵守聖經中的原則和條例不能作為我們與神之關係的基礎，那麼它

們的功用何在？

3.	 能夠拯救我們的信心，是不是來自於人所作的一種特別的決心？

4.	 我們是如何與基督的死聯合？

5.	 �我們是如何向神的律法死了？我們照著律法的標準而有的行為表現，在

建立與神的關係上有何功效？

6.	 神藉著我們與基督之死的聯合而為我們提供了什麼？

7.	 為什麼明白我們與基督的死聯合，會使我們的驕傲死去？

8.	 �為什麼明白我們與基督的死聯合，會使我們的絕望死去？

9.	 �神藉著我們與基督之生的聯合而為我們提供了什麼？我如何得到我所沒

有做到之事的功勞？

10.	什麼是定義上（或地位上）的成聖？它和漸進式的成聖有何不同？

11.	�相信我們與基督的聯合，能夠如何地幫助我們為祂而活？又能夠讓我們

對哪兩件事有把握？

12.	�如果我們與基督的聯合能保障我們與神的關係，那麼在基督徒的生活

中，各種屬靈的操練和神的施恩之法的角色是什麼？

Holiness-by-Grace.indb   104 9/30/2014   12:23:50 PM


